| Title     | 青年のメンタルヘルスと教会                                                                  |
|-----------|--------------------------------------------------------------------------------|
| Author(s) | 平山,正実                                                                          |
| Citation  | キリスト教と諸学 : 論集, Volume23, 2008.3 : 22-56                                        |
| URL       | http://serve.seigakuin-univ.ac.jp/reps/modules/xoonips/detail.php?item_id=3243 |
| Rights    |                                                                                |



聖学院学術情報発信システム : SERVE

SEigakuin Repository for academic archiVE

平

Ш

正

実

、はじめに

さらに、近年、不登校者や被虐待児が増え、自殺者も、毎年三万人に高止りしたままである(二〇〇七年現在)。 浮かび上がってくる。また、いつまでたっても、親から自立できないというパラサイト人間も増えているという。 ニート六四万人、それに毎年二〇万人の若者が、ニートやフリーターの予備軍として、産み出されるという事実が 現代の若者のメンタルヘルスについて考える際に、その背景というものを探っていくと、フリーター五〇〇万人、

きるか、その対応が問われている。筆者は精神医であり教会に属する者として、このような課題に答えるべく本稿 の中にあって、家庭や学校や社会から脱落し、引きこもってしまった青年達に教会人は何をすべきか、また何がで

「もう大人になったのだから好き勝手にしろ」と投げやりな態度でしか対応しようとしない。このような社会状況

大人達は、そのような若者に対して、「甘えている」とか「怠けている」とか「情けない奴だ」と批判するか、

たいけれどもかかわれないという。

に悩むことになる。

## 一、 若者はどんなことに悩んでいるのか

験を踏まえ、 筆者は、 前任校で学生相談室に所属し、青年達のメンタルヘルスに関する問題にかかわってきた。このときの経 現代の若者は一体どんなことに悩んでいるのかということをまとめてみたい

いだろうか。また、彼らは、他者と打ち解け合えない、人の中に入っていきたいが入っていけない、人とかかわり いった恐れである。このような彼らの気持ちをまとめてみると、他者からの見捨てられ不安といってよいのではな れているのではないか」「飽きられるのではないか」「見捨てられるのではないか」「軽んじられるのではないか」と 過敏に反応し、緊張と不安に怯え、ささいな事柄に傷ついてしまう。かれらが共通して訴えるのは、「自分は、 作れない」と訴えてくる学生が意外と多い。よく聞いてみると、彼らの自我は、脆弱で、いつも他人の前に出ると 第一に、対人関係に関する相談がある。大学に入ってきたものの、「他の学生とうまくやっていけない」「友達を 嫌わ

識を解離することで自分を守ろうとするか、さもなければ過剰反応しようとするか、さまざまな自傷、 ために、 格的弱さを防衛しようとして、他者に甘えたり、演技し操作しようとしたり、依存したり支配しようとする。 第二に、かれらは自分は性格的に弱い人間であると認識し、苦しんでいるように思えた。そして、このような性 相手からも嫌われ、見捨てられてしまう。その結果として、ますます、自分の殻の中に引きこもるか、 他害的言行

自立の問題あるいは自己同一性をめぐる悩みを訴える青年たちがいる。大学に入っても、何をやったら

とはあるが、自分の能力とは、折り合いがつかない」と訴える。このような彼らの心の悩みをよく聞いていくと、 かなり沢山いるのではないかという印象を受ける。彼らは、「自分の興味があるものが見つからない」「やりたいこ **疇には入らないものの、自己のアイデンティティ(自己同一性)がはっきりせず、「自分探し」をしている学生は、** するといえるだろう。試験や授業出席という枠はあるが、クビになって失業するわけではないので、病気という範 アム人間と言った精神科医もいた。たしかに、大学時代は、社会人ではないから、モラトリアムという期間に該当 よいのか、将来なにをすべきかということが全くわかっていない若者が多い。このような若者を、 過去にモラトリ

もある。とくに、 父母や親、親族同士の葛藤が、青年の心に暗い影を落としている。中には、親や祖父母が身体疾患やアルコール依 の多くは、 第四に家族問題を挙げることができる。家族問題で悩む学生の多くが、いわゆる崩壊家庭の子供達である。彼ら 統合失調症、 両親の別居、 夫婦間葛藤に巻き込まれ、子どもが無理をして、よい子を演じ両親のとりなし役になろうとして 人格障害等の精神病に罹患していて、そのことが家族葛藤をもたらし心の傷になっているケース 離婚、 不倫、破産、死別、 親権をめぐる争い等に巻き込まれ、傷ついている。つまり、 祖

かれらが深い孤独感と虚無感をもっていることに気づく。

## 三、 青年の未熟性について

失敗し、精神的に破綻する例もある。

でまとめることができるように思う。もしも、このような自立できない未熟な青年達が増えるとすれば、日本の将 前任校の学生相談室に来所した青年達の特徴を、著者なりにひとことで言うならば、「未熟性」というキーワード

来は危ない

だ。その青年達が、支えられる側に回るとしたら、それこそ事態は深刻であると言わなければならない。 少子化が加速し、 高齢者が増えることが予想される。 本来、 高齢者は、 若者が支えなければならない

の中が空っぽになったみたいだ」「淋しい」などと訴える。また「自分がなくなったみたいだ」と言う青年も少なく 次に、精神的に未熟な青年の自己意識についてまとめておきたい。彼らに接していると、しばしば「空しい」「心

自己同一性の欠如を示す指標である。 分は何をすべきか、どう生きていったらよいかわからない」と述べる。このような問いは、 「自分の存在価値が見出せない」「自分は、 一体何者なのか」「自分はどこからきて、 精神の未熟性を表わす どこに行くのか」「自

感のゆえに、彼らの自己同一性は確立されないし、その空虚感と見捨てられ感を防衛するために、自らが全能感を もつかのごとく振舞う自己中心的な態度が目立つ。 未熟な青年の自己意識の中核には、このような空虚感と見捨てられ感がある。そして、この空虚感と見捨てられ

界への囚われである。フロイトは、未熟で幼児的な自己愛を断ち切ることによって全能感を克服し、客観的に自己 といえる。このような思考は、決して現実にしっかりと根を下ろした根拠のあるものではなく、あくまで空想の世 をみつめることができるようになることが大人になること、 万能感や優越感をもっている。このことを別の言葉で言えば、「自分中心に世界が回っている」といった考えである 彼らのもつ全能感とはどのような感情を指すのであろうか。かれらは、なんでも自分の思い通りになるといった 精神の成熟性の獲得を自己愛やそれらに伴う全能感の克服と関連づけ、後に登場する自我心理学に大きな影 自我が成熟することの条件であるとした。彼はこのよ

響を及ぼした。

(DSM-IV) の中に組み込まれることになった。 バーグ Kernberg, O)という概念を生み出し、さらにそのような疾病概念が、後にアメリカ精神医学会の疾病分類 技して良い子のように振舞おうとする。このような、防衛的な心理機制の発見は自己愛パーソナリティ(カーン けられると、他者に対し怒りの感情をむき出しにしたり、逆に自分の殻の中に閉じ篭もり、自分を傷つけたり、 たのに対して、健康な自己愛の存在を重視し、病的自己愛と対比させた。他方、コフート (Kokut, H) は、 $^{(x_3)}$ に支配されると、他者を見下し、傲慢な態度をとり、現実検討識は失われる。また、その全能感や依存感情が傷つ 折の代償として、空想的で肥大化した自己愛ないし、誇大化した自己が顕在化するとした。このような病的自己愛 発達史的にまた状況的に十分充たされない場合、(筆者の言葉で言えば、空虚感や見捨られ感が生じたとき)その挫 フロイトの弟子のフェダーン(Federn, P) は、フロイトが、自己愛と未熟性とを関連づけ、その病的側面を重視し、\*\*\*\* 自己愛が、 演

## 四、 精神的成熟について

標の一つとして、積極的な内省能力がある ついて私見を述べた。本章では、その対極にある精神の成熟性について触れておきたい。精神の成熟性を表わす指 これまで、青年の精神の未熟性とはどういうものか、またその未熟性はどのようにして生まれるかといった点に

ことができる能力のことを言う。別の言葉で言えば、それは、自己を客観的に見ることによって、一度自分の思考 積極的な内省能力あるいは自己洞察能力とは、自分というものをいったん突き放し、他者の目から自分を眺める

識をしっかりと持つことができ、 間のバランスがとれていること。身の丈にあった選択ができること。自分のできる範囲内について責任感と規範意 な内省能力をもつ者は、 を相対化できる能力である。つまり、自分以外のもう一人の自分が、外から自分を判断、 自分にできることと出来ないことをはっきりと見極めることができる。言葉を代えていえば、 自分から距離をおくことができ、複数の人々の評価に耐え、色々な意見を受け入れるだけの寛容さをもつと共 サイコ・ドラマで言う観察自我をもっていることが、 第三者の評価や判断に積極的に耳を傾ける謙虚さをもつ。このような人はいつも、 自分の与えられた役割を遂行することができることが、 精神的成熟の主要な指標といえる。 精神の成熟性と深いかか 評価できるということ。 現実と理想との このよう いった

昇華能力のある人は、このように、広い意味で公共的立場から行動したり発言することができる 性と利他的な発想によって、行動することができる。昇華能力と自己中心的言行とは対極的な関係にある。 ない人は、生理的、 社会的欲求を、 元まで高め、 精神の成熟性を表わすもう一つの指標として、昇華能力が挙げられる。 昇華しようとする人は、自己中心性や自己愛的な構えに囚われることなく、 さらに高次のスピリチュアルな欲求へと高めることができる能力である。 心理的、 社会的欲求の充足によって自己満足する。ところが、この欲求をスピリチュアルな次 この能力は、 さまざまな生理的、 自己超越的な創造的同 精神の成熟がまだ十分で 心理的、 わりがある

明らかである。ニートやフリーターの不気味な増加は、第三次産業の繁栄を中心として発展する現代社会の精神の こうしたあり方は、 る二○代、三○代の若者に「燃え尽き」によるうつ病や適応障害が多発しているという現実を知れば、 知識や技術のみを重視し、 企業の内省能力や昇華能力、 効率や成果のみで人を評価する社会は、 つまり成熟性が問われるだろう。 精神的に成熟した社会であるとは言えな 先端的なハイテク企業に勤 このことは

相手をどれほど配慮できるか、そうしたことが、次世代を荷う青年達や彼らの社会に問われているといえよう。 病理を表わしているように思えてならない。自己超越的、 利他的な動機によって、どれだけ適切な判断ができるか、

## 五、 人格障害について

これまで、 青年のメンタルヘルスについて論じる際の基本的な枠組みとして、精神の未熟性と成熟性について考

き当たる。 この精神の未熟性としてくくれるような心の枠組みをさらに掘り下げていくと「人格障害」という〝岩盤〞に突

くべきだと思う。以上の点をふまえた上で、青年のメンタルヘルスについて考える際の手がかりの一つとして、人 よって、人格障害化したり、周囲の働きかけによって健康な状態に回復したりすることを、たえず、頭に入れてお ではなく、発達史や状況に依存した動的な概念であることも考慮に入れる必要がある。つまり、状態や生育歴に 害」されるか否かという点に関しては、議論の余地がある。また、いわゆる人格障害なる病態が、固定化したもの くとも彼らは、「人格障害化」しやすい心的傾向をもっているといっていいのではないか。もっとも、人格が「障 者の深層意識構造を探っていくと、その心の奥底に人格障害やその近縁の病態を呈するものが多いように思う。少 もちろん、精神的に未熟な青年達が、すべて人格障害者であると言うべきではない。しかし、精神的に未熟な若

格障害について考えてみたい アメリカの精神医学会の作成した「DSM-IV-TR 精神疾患の分類と診断の手引」によれば、人格障害の全般的診断

基準は、下記の如く記されている。

以下の領域の二つ(またはそれ以上)の領域に現れる。 その人の属する文化から期待されるものより著しく偏った、 内的体験および行動の持続的様式。この様式は

- (1) 認識(すなわち、自己、他者、および出来事を知覚し解釈する仕方)
- (2) 感情性 (すなわち、 情動反応の範囲、 強さ、不安定性、 および適切さ)
- (4) 衝動の制御

(3)

対人関係機能

В 害を引き起こしている。 その持続的様式が、臨床的に著しく苦痛、 その持続的様式は柔軟性がなく、 個人的および社会的状況の幅広い範囲に広がっている。 または社会的、 職業的、 または他の重要な領域における機能の障

D、その様式は、安定し、長期間続いており、その始まりは少なくとも青年期又 は成人期早期にまでさかのぼることができる。

E、Fの項は省略

なお、 DSM-IVは下記のような多軸分類からなっており、5つの軸がある。

I 軸 臨床疾患

Ⅱ軸 人格障害、精神遅滞

№軸 心理社会的および環境的問題

Ⅲ軸

般身体疾患

### V 軸 機能の全体的構造

このように多軸システムによって、診断を行う理由は、疾患を総合的かつ系統的に評価を行うためであり、 もう

つは、臨床的、 人格障害は、このようにⅡ軸に属する診断であり、 教育的、 研究的状況において、生物、 人格障害を精神疾患と判断するためにはI軸からV軸を統合 心理、社会的モデルを適用するためである。

して考えることになる。 人格障害は、三つのグループ(クラスターA、クラスターB、クラスターC)に分けられている。

(a) A群人格障害(Cluster A

Personality Disorders)

妄想型人格障害

分裂病質人格障害

分裂病型人格障害

(3)(2) (1)

B群人格障害 (Cluster B Personality Disorders)

(b)

- (1)反社会性人格障
- (2)境界性人格障害
- (3)演技性人格障害

自己愛性人格障害

C群人格障害 (Cluster C Personality Disorders)

(c)

(1) 回避性人格障害

(2)

依存性人格障害

30

誘因、

症状、

心理機制

予後

(図3)について示した。

そして、

最後に

人格の全体構造を図示した(図4)。このような人格障害の構造を知る

ここで、DSM-IVの疾患分類の中で取り上げられている人格障害の

### (3)強迫性人格障害

В

C 共

と合併していることが少くない(図1)。

人格障害近縁の領域に該当するものが多いと考える。 いう点からみると比較的高い者が多いので、 DSM-IVでは人格障害を上に記したように分類している。いわゆる精神的に未熟な青年達といっても、 上記の分類の中では、 なお、 自己愛性人格障害の場合、 人格障害の中では比較的軽症に属する自己愛性 他の人格障害(クラスター 健康度と

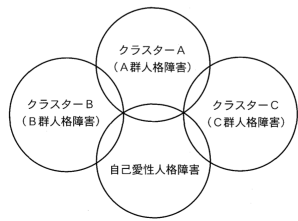
障害、 調症、 床経験で明らかにされている。 軸の関連において、 の事項を考慮する必要があることをすでに述べたが、とくにⅠ軸とⅡ 人格障害を精神疾患として位置づけるためには、 広汎性発達障害等の合併症 パニック障害、 人格障害は、 適応障害、 気分変調症(神経症性うつ病)、 (Comorbidity) 例があることが、 恐怖症、 摂食障害、 I軸からV軸まで PTSD 統合失 不安 臨

六

(図2)

### 人格障害の誘因、 体構造について 症状、 心理機制、 予後及び全

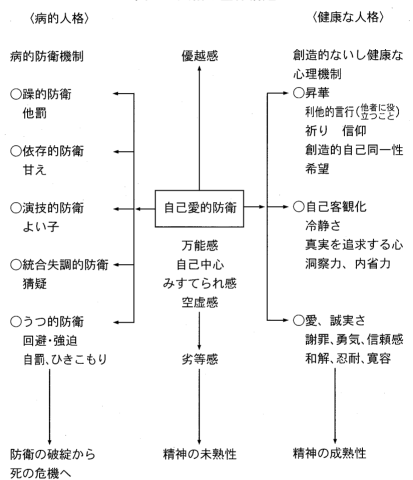
### 自己愛性人格障害の合併症 図 1 (Comorbidity)



### 図2 人格障害の合併症 (Comorbidity) 広汎性発達障害 注意欠陥、破壊的 行動障害 適応障害 不安障害 人格障害 気分障害 (PTSD、パニッ (クラスター A、B、C) アルコール依存症 ク恐怖症) 摂食障害 統合失調症 図3 人格障害の誘因、症状、心理機制、予後 発達史上及び状況ストレス 空虚感、見捨てられ感 認知の歪み 感情の不安定さ 対人関係機能障害 衝動コントロールの欠如 生活及び社会機能障害 防衛 (躁的・依存的・演技的・統合失調的・うつ的防衛) 防衛の破綻 欲望や衝動性(エロスとタナトス)の露出 自傷行為(リスト・カット、自殺) 他害的言行(暴言:暴力)

★死の危機へ

図4 人格の全体構造



## 七、いわゆる「人格障害化」について

ことを示唆している。 的で変わらないものでは決してなく、その人の人生において遭遇するさまざまな危機によって変化するものである の精神医学の発達によって明らかにされつつある。このことは、人格障害が生まれてから一生涯にわたって、(※6) 要因によって影響を受けるだけでなく、その人の発達史や生育歴、さらには状況的要因の影響も受けることが最近 悩み、社会的適応能力の障害を伴うもの」とされる。しかもそのような特徴は、体型や気質など生物学的、 人格障害は精神病質や性格障害とほぼ重なる概念であって、前述した定義に従えば、その偏りのゆえに、「本人も 固定

ではないだろうか。このように、人格障害が可変性のあるなかで、人格障害の病態を呈することを、筆者は、「人格 によって変わる可能性があること、つまり、治癒したり寛解する可能性があることを示しているといってもいいの また、そのような臨床的観察によって得られる知見を別の側面から考えると、人格障害は、 周囲からの働きかけ

# (a) 生育史的要因によって引き起こされる「人格障害化」

障害化」と定義づけておく。

別や離別、 人格障害者の生育歴を調べてみると、発達史上重要な時期であるとみなされている乳幼児期において、親との死 両親や同胞に対してよい子のように振舞わなければならないことを強制され続けられたといった事実が認め 拒絶、 無視、 虐待、 過保護、 溺愛、 両親の不仲や葛藤によって、幼小児期から過剰な役割を荷わされる

られることが少なくない。

習障害、 障害化」するケースが少なくないことを、 虐待されたりして、 母親や友人、教師などがその事実に気づかなかったり、その事実を受け入れようとせず、彼らからいじめられたり、 害の発症に少なからぬ影響を及ぼしていると思われるケースにしばしば遭遇する。 そして、少なくとも、 運動能力障害、コミュニケーション障害、広汎性発達障害、注意欠陥及び破壊的行動障害などがあるのに、 それが心的外傷(トラウマ)となり二次的被害ないし二次的外傷を受け、 臨床場面においては、このような事実を伴う心の傷 臨床場面においてしばしば経験する。 (トラウマ)が、 他方、 生まれつき精神遅滞 青年期に至り人格障 青年期に至り「人格

# (1) 状況要因によって引き起こされる「人格障害化」

中に、 を再三経験してきた 筆者は、 普段は常識も教養もある人が、突如として自分を傷つけたり他人を攻撃するなど「人格障害化」するケース 臨床現場において、 重篤な病や死など限界状況に直面している人たちに遭遇してきた。 それらの患者の

人格障害というものは、 もあるが、 な病状を呈するものの、 況を脱すると、いったん「人格障害化」したさまざまな言動は、うそのように消失するという経験を再三もった。 のことが「人格障害化」する誘発要因となっていることが少くない。しかし、健康が回復し、そのような危機的状 彼らの多くは、 臨死患者や重篤な精神障害者の場合、 自分の心や体、 ほぼ正常な状態に戻ってしまうケースを数多く経験した。このような経験を踏まえていえば 自分の身体の喪失や親しい人との離別や死別の危機に直面するとともに、これまで持っていた身 いったんそうした病気から脱却したり、状況が変化したりすると、多少の病像を残す場合 決して固定的、 それに長年親しんできた自然などから「見捨てられる」ことへの怖れや不安を持ち、 静的な概念ではなく、「生育歴」や「状況」 病勢が悪化したときだけ「人格障害化」し、 等の 「関係性」 さまざまな精神病的 の中で形成され 筆者は、

る動的な概念であって、万人が環境や状況次第では「人格障害化」する可能性を持っていると考える。

## 八、人格、気質、性格、障害

されることはどういうことか。一度、ラディカル(根源的)にこの問題を考えてみる必要がある。 く考えてみると、人格が障害されるという考え方は、さまざまな誤解を産む可能性がある。一体「人格」が「障害\_ 筆者は、これまで人格障害という言葉を随所で用い、七章では「人格障害化」という用語も用いた。しかし、よ

あると病名告知をした患者が将来を悲観して自殺してしまったという苦い経験を挙げている。 引き』を翻訳した高橋三郎は、この本の中ではこの用語を使わず、パーソナリティ障害と訳している。その理由と して、長年の臨床経験から、 人格障害という診断名は、日本精神神経学会も採用している。しかし、『DSM-IV-TR精神疾患の分類と診断の手 人格障害という言葉は、本人や家族にスティグマとなることが多いこと、精神疾患で

うに、体型と気質との結びつきを重視した考え方は、より遺伝、生物学的視点にたった分類方法であるといえよう。 の中間に位置する概念である。気質は遺伝生物学的要因によって影響を受ける割合が多い。たとえばクレッチマー 源的には「彫り付けられたもの」であり、生得的固定的な色彩が強く、人格(personality)と気質(temperament) いうと、正常からの偏り、つまりズレが問題になる概念である。たとえば異常性格(K.Schneider)といえば、固定 (E.Kretschmer) は、 本来、人格 (personality) と性格(character)とは同義に用いられる場合もあるが、一般的には、性格(character)は、語 社会的規範や道徳、 細長型の体型は分裂気質、肥満型の体型は躁うつ気質であるという学説を打ち出した。このよ 価値など、自己超越的な領域に入れる必要のある概念であると思う。性格と

をとる人であっても、性格が標準ないし正常から著しく逸脱し偏っていれば異常性格と判断される 的で価値中立的な概念である。天才のようにこの世的には価値が高い人であっても、 犯罪者のように反社会的行動

障害の概念にもっとも近いと思う。 神病質という概念になる。この概念は、「自分を悩まし人を悩ますもの」と定義され、この考え方がDSM-IVの人格 なるが、とくに反社会的側面、 ドイツ精神医学においては、この正常から著しく逸脱し偏っているという面を強調すれば異常性格ということに それをもっと具体的に言えば、自傷他害的側面を重視した考え方を強調すれば、

そも人格とはラテン語のペルソナ(persona)に由来し、persona は per (through)、-sona (speak) という意味をも有する。 いう言葉と関係し、劇中の人物や役割、役柄を意味するという。また、ペルソナの語源は、「響き渡る」「反響する」 ところで、personality disorderを人格障害と訳することに対して、筆者は問題があることをすでに指摘した。 の名詞形で仮面と

どといった意味を有している。また人格は、歴史や時の中で自己同一性の実現を成就させる力という意味もある。 が含まれていることがわかる。 用語であるということを示唆している。日本語の人格の「格」は「高くそびえる」を意味し、この言葉に道徳意味 人とのつながりの中で共鳴し合う動的な関係概念とみなされていることは明らかである. いずれにしても人格という概念は、静的、生物学的遺伝的な要因によって規定されるものではなく、人と人、神と 人格 (persona) がことばを通して生きた人と人、人と神との役割や信頼性、 たとえば「品格」といえば正しく善悪の判断を行えること、道徳的価値を有するな あるいは関係性を示す

による被造物として造られているだけでなく、「神の似像」(創一・二七)として創造されたものであり、人格を持 ユダヤ・キリスト教における人格概念は、「救済と信仰」との関連の中でとらえられている。 すなわち人格は、

格である。したがって、人格は心身によって支えられてはいるが、心身を超越した存在であるとするのがユダヤ・ 神はこの世に聖霊を与え、この世の終わりまで信徒と共にいてくださる。こうした神と人と出会う場となるのが人 契約を結ぶことによって、 責任を持って神の招きに応答する。つまり、人間は人格において神と関係性を持ち、神と出会い向き合う。 つ人間は神の救いと選びと恩恵とを与えるべく呼び出され、神との関係の中で響き合う存在である。人間は、 両者は人格の部分において相互に響き合うことができる。その際、 人間の側は、 他方、 自由と 神と

間であろうと、一人ひとりがかけがえのない存在であるという人権意識とも密接な関連性を持つ。それだけではな い。人格の働きの中には、人と人との連帯や共生を促す根源的なエネルギーを含んでいるといえるだろう。 人格は、神と人、人と人との関係を表す概念だけではなく、「人格の尊厳」という言葉が象徴するように、どんな人

キリスト教の人格論の一貫した立場であろう。

害を受けたりしても、神への祈りや他者とのよき関係性や相互性を持つことのできる人の場合、人格面では「健康 言葉の使い方をすることは慎重にしたほうがよいのではないかと考える。むしろ、性格は、病んだり傷ついたり障 存在としての「自然」から超越した側面を持った存在であると考えられ、軽々しく病んだり傷害を受けるといった このように考えてくると、性格は病んだり傷害を受けたりすることはあっても、人格はそうした遺伝的生物学的

# 九、精神的に未熟な若者に対してどうかかわるか

であるといえると思う。

人格障害の構造全体 (図1、2、3、 4) を理解したうえで、精神的に未熟な若者に対するかかわり方について ぶ基礎となると思う。

# 人格障害に関する知識を学ぶことの大切さー

(a)

ませ、 伴うがゆえに、 との間で心の共鳴、 人格障害化した心性を持つ若者の心を理解することは容易ではない。そもそも人格障害という病は、 他者をも苦しませる」疾患だからだ。本人にとっても援助者にとっても、この障害が対人関係の機能障害を 両者の間で共感関係を切り結ぶことは極めて困難である。そのため、人格障害者とその周囲の人々 共感関係を成り立たせるためにはどうすればよいかということが大きな課題となる 「自分を悩

―若者の心に寄り添うために

依存的、 ではないかと考える。彼らの心の奥底に沈殿する深い見捨てられ感や空虚感、それに伴う躁的、 層心理に分け入り、彼らの心的構造がわかるということが、彼らの心に寄り添い共感するための前提条件になるの ることは、こうした人格障害あるいは人格障害化した心のメカニズムやその全貌を理解すること、つまり、その深 部分もあると思われるが、詳細は「DSM-IV-TR精神疾患の分類と診断の手引」等を参照されたい。ひとつだけ言え ラインがおぼろげながら理解できるのではないだろうか。もちろん専門用語がたくさん出てくるので理解しがたい まず、もう一度図1、 統合失調的、 抑うつ的 2 3、4を見ていただきたい。これらの図を見ることによって人格障害に関するアウト (回避的) 防衛機制とその破綻のプロセスに気づくことは、彼らと共感性を切り結 あるいは演技的

### (b) 陰性感情 (怒り) とどう向き合うか

ず、 人格障害化した青年たちを支援していて、 怒りの感情を援助者にぶつけてくる。その怒りは、 しばしば経験することであるが、彼らは時に自らの衝動性を制御でき 表面的には彼らが援助者に対する依存的(まつわりつき)

感情を満たしてほしいと願ったり、理想的対象になってほしいという期待に、援助者が十分応えてくれなかったこ

とへの不満によるものであると解釈される。

りに共感し、その苦しみを分かち合い、荷ってほしいと願っているのである。 彼らは、自らの空虚感や見捨てられ感に伴う怒りの感情を援助者にぶつけてくる。そして彼らは、援助者もその怒 が理解し、その怒りを受け止め、向き合い、荷う覚悟が必要であるということに気づかなければならない。つまり、 危機に伴う心の傷を援助者にぶつけるために生じているのかもしれない(投影的同一視)ということを援助者自身 反を繰り返すことは朝飯前だ。しかし、実は、彼らのそうした怒りは乳幼児に受けた虐待や現在直面している状況 なにしろ、彼らは、無理難題をふっかけてくる。治療の場面におけるキャンセル、 遅刻、中断、早退など契約違

この点について、援助者の知恵と謙虚な態度が求められる。 このような悪循環に陥ったということに気づいたならば、 をもって「復讐」するならば、事態はますます悪循環に陥り、信頼関係は根本から崩れてしまうだろう。援助者が、 彼らのこうした心理を援助者が読み取ることができず、彼らの怒りに対して自らも陰性感情 ただちに彼らに謝罪することが治療上の大原則である。 (怒り=逆転感情)

れが筆者への依存感情や理想化への期待が裏切られたことへの攻撃(怒り)であることに気づいた。次の面接の日、 ぐって「主治医は思いやりがない、冷たい、見捨てられた」と文句を言ってきたとの知らせを受けた。筆者は、 待合室をのぞいたところ、もうA子の姿はなかった。翌日保健所の職員から電話があり、 十人の患者が待っているので、もう少し待ってから説明させてほしいと担当の事務員に伝言した。小一時間たって 次の患者と面接を始めたところ、A子がしつこく薬の内容や量を確認するために説明を求めてきた。筆者は後に数 最近、乳幼時、 親から虐待されたことのある人格障害者(A子とする)と面接したが、治療が終わって処方をし、 A子が筆者の対応をめ

てられた。 彼女は左前腕部を真っ白な包帯でぐるぐる巻いて診察室に入ってきた。「なぜ」と筆者が聞くと、「私は先生に見捨 淋しい。 先生は私の欲求をすぐに受け止めてくれなかったので、自分がみじめになり、 自らを処罰する

意味でリストカットをした」と答えた。

現れたことだった。筆者は、 現在に至っている 理由をつけてA子の治療要求に応じなかったことを悔い改め、彼女にわびた。その後A子との信頼関係は修復され、 女の依存的感情に対する自分の陰性感情をコントロールできず、多忙だとか、 たいと思っておしゃれをしてきました」と言った。筆者はこのようなA子との関係を結ぶ中で、 のようにすれば先生は私を見捨てず、私に関心を持ってくれると思ったのです。もっと私のことを配慮してもらい もっと驚いたことは、彼女は、派手なアイシャドー、 依存的防衛、 演技的防御、さらには躁的防御のメカニズムをよく理解することができた。そこで、筆者は、 前回、化粧もせず地味な洋服を着てきたのに「なぜ」と聞いた。すると、彼女は、「こ 厚化粧、 まっかなスカートといったいでたちで筆者の 患者がたくさんいるとかさまざまな 彼女の抑うつ的防 前に 彼

## -、青年のメンタルヘルスと教会

の問 いのか」といった「存在の目的」に関する問いとが隠されている。そして、この「存在の理由」と「存在の目的 といった自分の 心を病む青年たちが、よく親や神に投げかけてくる問いは「なぜ俺を産んだ」という生きることへの不条理性 !いである。このような問いの背後には、「自分とは何か」「自分はどこに所属するのか」「自分には居場所がない 「存在理由」ないし「存在の根拠」に関する問いと、「自分は何を生きがいとして生きていったらよ

への問いは、共に「自分が存在することの意味」に関する問いである。

## (a) この世の不条理性を問う若者に答える教会

「自分が存在することの意味」について完璧に答えることのできる人はいないだろう。人間は限界ある存在であ したがって、人間が知りえることには限界がある。この点について、聖書の言葉に耳を傾ける必要がある。

うにはっきり知ることになる。それゆえ、信仰と、希望と、愛、この三つはいつまでも残る。その中で最も大いな と顔を合わせて見ることになる。わたしは今は一部しか知らなくとも、そのときには、はっきりと知られているよ 「わたしたちは、今は鏡におぼろに映ったものを見ている。だが、そのとき(完全なものが来たとき)には、 顔

るものは、愛である。」(コリントI一三・一二―一三)

パウロは証言している い」のである。「わたしの思いは、あなたたちの思いを高く超えている」(イザヤ五五・九)とイザヤも述べている 使った。人間は、この世において、すべての真理を明らかにすることはできない。「今は一部しか知ることができな (ヨブーー・八―九も参照)。しかし、将来は、「はっきりと(神の計画を)知ることができる」ようになる、こう この箇所が書かれた当時の鏡は、人間の顔がボーっとしか映らなかったという。パウロは、このことを比喩に

この不条理性の感覚は、彼らの万能感に依拠するといえよう。「なぜ俺を産んだんだ」と叫ぶ青年たちは、自分が万 は、この世で生起することは不条理であるとの感覚によって生じた空虚感や見捨てられ感に堪えることができない。 物の全貌を明らかにすることができないこと、つまり万能感を満足できないことへの焦りや不安に苦しんでいる。 神の計画を信じることのできない人間は、自分と世界の中で生起する現象を「不条理なこと」ととらえる。

ここにかれらの未熟なところがある

も。その日は闇となれ。神が上から顧みることなく、光もこれを輝かすな」(ヨブ三・三~四)。 ばならないのか」(エレミヤ二〇・一八)。「わたしの生まれた日は消えうせよ。男の子をみごもったことを告げた夜 はならない」(エレミヤ二○・一四)。「なぜ、わたしは母の胎から出て労苦と嘆きに遭い、生涯を恥の中に終わらね 「すべては空しい」(コヘレトー・二)、「呪われよ、わたしの生まれた日は。 母がわたしを産んだ日は祝福されて

めるためにはどうすればよいのか。こうした彼らの問いに答えることが、教会人の大切な使命と役割であると思う。 このように、 人生や他者や世界に対して、懐疑的になっている青年たちに対して、教会人が人生の意味を知らし

# (り) 「自分とは何か」を問う若者に答える教会

きるのか 抗議し、 のかということを、教会人は若者たちに伝えなければならない。生きる意味を見出せず、「なぜ俺を産んだ」と親に 人間は、いつも「自分とは何か」ということを問う存在である。これに対して、神はどう答えようとされている 人や神への懐疑ないし不条理感や空虚感、見捨てられ感に苦しんでいる青年たちに対して、教会は何がで

うに見ておられるのだろうか。 若者は虚無的になり、身の回りに起こる現象はすべて不条理に見える。このような青年の心の悩みを、 神も他人も自分の心の中もわからない。 いや自分でも自分が何を考えているのかわからない。このように訴える 神はどのよ

「主は、すべての心を探り、すべての考えの奥底まで見抜かれるからである」(歴代誌上二八・九、 その他、 箴二

○・二七、エレミヤ一七・一○も参照)。

悪を行っている。」(ロマ七・一九)ことに気づく。その結果、良心的、 しかし、人間は、 自分の行った言動を自己反省し、自己洞察する時、 信仰的な人は、「知らずに犯した過ち、 「わたしは自分の望む善は行 望まな 隠れ

九)という人間の心の闇とが交錯する。イエスは、人々が彼を十字架につけようとしたとき、「父よ、彼らをお赦し 述べている。神の人間の心を見抜く力と、エレミヤが「人の心は何にもまして、とらえ難く病んでいる」(一七・ た罪からどうかわたしを清めてください」(詩篇一九・一三)と祈る。またパウロは、「わたしたちはどう祈るべき かを知りませんが、 \*霊\* 自らが、言葉で表せないうめきをもって執り成してくださるからです」(ロマ八・二六)と

者は、「自分が何をしているか知らない」若者にきちんとした方向性を与える使命がある。

慰められることによって慰めることができる人間を育てる教会

ください。彼らは自分が何をしているのか知らないのです」(ルカ二三・三四、傍点筆者)と言われた。教会の指導

ことができることが求められている。 頼し、配慮し、彼らに元気を与える場所となることができること、そのためのエネルギーの源である神を指し示す 体験が必要である。その意味で、教会が青年たちに対して安心できる場所、居心地のいい場になること、彼らを信 たれている、配慮してもらっている、慰められている、愛され信頼されている、勇気や元気をもらっているという 人間が生きる意味、すなわち自分の存在理由や存在の目的を確認するために、まず第一に、人や神から関心を持

己表示としての言葉と聖霊をもって我々に真実と愛を示してくださること、このことを教会は、人と神への不信感 を持ち、この世に対する不条理感をもつ青年たちに伝えていく必要がある。 また、彼らが、教会や神や人を愛することができるように訓練していく役割を教会は荷っている。つまり、教会 神が常に青年たちと共におり、慰めてくださること、また神は人間にとって愛の対象となりうること、神は自

慰められなければ、その悲しみから立ち直ることはできない。また、本当に慰められた体験がなければ、人を慰め これまで述べてきたように、この世の悲しみとそれに伴う空虚感、見捨てられ感に苦しんだものは、神と人から ことになり、

究極的には、人と神を嫌うことになるだろう。

していったん神によって慰められた人は、苦しみの中にある他者を慰めることができる。 めを求めている人の気持ちが理解でき、それゆえにこそあらゆる苦難に直面している人を慰めることができた。 ることはできない。このことを神は言葉をもって示される。イエスは自ら苦しんだという体験があるからこそ、

慰

めることができる。神からの慰めなくして自力で人を援助しようとすれば、メサイヤ・コンプレックスに囚われる 六・一一~一三)にたとえられている。このような、神の慰めが与えられることによって、人は真の意味で人を慰 の神の慰めと愛は、父親の愛、花婿や夫の情熱 (イザヤ五四・五―六)、母親の愛情 (イザヤ四九・一四~一五、六 て休息(マタイ一一・二八〜三〇)と勇気づけ(マタイ九・二、二二)と喜び(使二〇・一二)を与えられる。 ある人々を慰めることができます」(コリントⅡ一・四)。 に際してわたしたちを慰めてくださるので、わたしたちも神からいただくこの慰めによって、 です」(ヘブライニ・一八)。「わたしこそ神、あなたたちを慰めるもの」(イザヤ五一・一二)「神は、あらゆ 悲しむもの、苦しめる者、つまり、慰められることを必要とされる者は、神から与えられた助け主なる聖霊によっ イエスは、「御自身、試練を受けて苦しまれたからこそ、試練を受けている人たちを助けることがおできになるの あらゆる苦難の中に

ブー六・二、二一・三四参照)。 り、こうした人は自己も傷つき自己嫌悪に陥り、被援助者にさまざまな二次的な被害や外傷を与える存在になる(ヨ 大きなお世話」といった反発を受けるだろう。また、自らもメサイヤ・コンプレックスに悩むことになろう。 人と共に泣く」(ロマーニ・一五)ことができない。このような人は人を慰めるつもりでも、 自らがさまざまな喪失体験を通して苦しんだことのない人、病苦に苦しんだことのない人は、真の意味で「泣く かえって「小さな親切

たということを思い出したんです。また、イエス様が十字架上で無残な死を遂げられた時、マリアがどんなに悲し ず、疎外感に苦しみました。その時、ふっと苦難の僕とさげすまれ、人に捨てられて死なれたイエス様もそうだっ この時の辛さは忘れることができません。私は後追い自殺をしようかと思いました。誰も私の悩みを理解してくれ だ時、あなたの息子さんは生前信仰を告白していなかったから地獄にいくと言い、さげすんだ態度をとりました。 イエス様が喜んでその行為を受け入れられたことの意味がわかりました。この時、私は清らかな慰めを神様からい んだか。その気持ちがわかるような気がしました。そして賤しい女が高価なナルドの香油をイエス様にかけた時、 筆者は、子どもが自死した体験をもつある母親の言った言葉を忘れることができない。「ある牧師は、息子が死ん

与えることができる者となる。そのような器を創り出す教会作りが求められている。 である。このように教会は悲しみを持つ人に慰めを与えることができ、そこで育てられた若者が、また人に慰めを 彼女は聖書の登場人物であるイエスやマリアに自己を重ね合わさせ、自己存在の意味とその存在理由を悟ったの 教会に神がいつも共におり癒して下さると確信し、しかも神に対して喜びをもって応答できるような若年を

ただいたのです」と彼女は筆者に語った。

係存在」である られたという体験を持つ者が多い。しかし、人間は、見捨てられることを好まず、誰かと共にいることを求める「関 心傷つき病んでいる青年たちは、その多くが幼少時から学校や家庭の中で周囲の人々なり自分の心身から見捨て

見られる。教会人は、こうした神の言葉を青年たちの心に届くように、自ら「とりなし人」として、態度と言葉と 聖書の中には、神は人と共に居られるということを根拠づける言葉ないし神の自己表示(メッセージ)が数多く

のである の終わりまで」とは未来時間を意味する。つまり、イエスは、 る」(マタイ二八・二〇)と言われた。「いつも」とは、恒常的に同じ「空間」の中にということである。また、「世 いることを彼らに指し示さなければならない。イエスは、「わたしは世の終わりまで、いつもあなたがたと共にい 行動を通して「共にいること」を彼らに伝えなければならない。つまり、教会人は、 時空間を越えて「あなたと共に」いると述べている 心悩み、 病む青年たちと共に

が問われる ることによって心を開かれる存在ではない。人間が神に愛されるためには、 人間は神に愛される存在であるということである。しかし、神は人間が思うように操作したり、やみくもに依存す たしはあなたと共にいる」(士師記六・一六)と。このようにして、神が人といつも共にいてくださるということは このようなメッセージは、 旧約時代から人類に伝えられていた。 士師ギデオンに対して、主は彼に言われた。 人間の側の態度、責任、 つまり応答性

は、「相互性」があるというところに大きな特徴がある。 うに見てくると、神が共におられること、神に愛されること、言葉を代えて言えば、 させ、打ち砕かれた心の人に命を得させる」(イザヤ五七・一五)。このように、神は人との間に一定の距離を保つ。 感をもったり、自己愛的な人には近づかれず、砕かれた自我を持ち、 神は無制約的に人の欲求に応えたり、一方的に人によって操作される存在ではない。そうではなくて、 目的となるためには、 「わたしは、高く、 聖なる所に住み、 人間の側の態度が問われてくることがわかる。ユダヤ・キリスト教における人と神との関係 打ち砕かれて、へりくだる霊の人と共にあり、へりくだる霊の人に命を得 謙虚な態度をとる人と共におられる。このよ 神が自己の存在理由や生きる

神は、 人の苦しみや病を癒す存在である。「もしあなたが、 あなたの神、 主の声に必ず聞き従い、 彼の目にかなう

さない。わたしはあなたをいやす主である」(出エジプト一五・二六)。 正しいことを行い、彼の命令に耳を傾け、すべての掟を守るならば、わたしがエジプト人に下した病をあなたに下

で注目すべきことは、神が人間を癒すためには主に服従し、正しいことを行い、掟を守ることが求められているこ ここで神は人と共におられるだけでなく、「わたしはあなたをいやす神である」と自己主張される。しかし、ここ

とである。

従うことが求められる。この意味で神と人とは、相互的関係にあるといってよい。 共にいてくださり、癒してくださる存在である。しかし、このような神からの恵みを人間の側が受け取るためには まとめると、神と人とは、相互的関係にある。神は前述したようにたしかに苦しみ、悩み、病む人に対して慰め、 癒したい」と思わない患者は、永遠にアルコール依存から解放されることはない。以上これまで述べてきたことを 的に断酒し、二度とアルコールを飲まないように決断したらどうですかと勧めてみても、自ら「アルコール依存を されることなく、症状の再発に悩まなければならない。また、アルコール依存症者に対しては、一度入院して徹底 人間の側が試練を受け、それに耐えること、へりくだる心を持つこと、主への追従、正しいことを行うこと、 医者が心病む患者に対して、向精神薬を飲み続けないと再発しますよと勧告しても、その注意を守らない人は癒

(e) 神との出会を促すために、実体験を重んずる教会

与え給う」の意=別名バルトロマイ)がイエスに出逢う場面である。 神と人との出会いについて考える際に、記憶に残るある場面を思い出す。イエスの弟子であるナタナエル(「神は

エルは、イエスの出身地が小さい村であることを理由に、フィリポが話題にしたイエスに対して懐疑的というか軽 イエスの弟子であるフィリポは、その友であったナタナエルにイエスに出会ったことを話した。ところがナタナ

れまで持っていた偏見や自分の考えに固執せず、友人のフィロポの声に従った。おそらくナタナエルとフィリポの て、見なさい」と彼に言った。フィリポは、ここで実体験の重要性について語っているのである。ナタナエルはこ・・・・・ である(ヨハネー・四三~五一)。 間には、 印象を持っていなかったことを示唆している。こうしたナタナエルの発言を聞いたフィリポは、 のが出るだろうか」(ヨハネー・四六)と言っている。このことは、少なくともナタナエルがイエスに対して、よい 蔑するような態度をとった。ナタナエルは、ナザレという小さい村出身のイエスに対して、「ナザレから何か良 信頼関係が成立していたからであろう。その時、ナタナエルとイエスの間に新しい「出会い」が生じたの 間髪を入れず「来

われる雰囲気のある教会作りがなされなければならない。そのためには障害者をお客さん扱いしてはならない。 強調されている。心病む人に偏見をもつことなく接するためには、 験を重ねること― この個所から学ぶことは、 -「来て見なさい」!―――人間の側の果断で勇気ある態度、すばやい決断、柔軟な思考の大切さが 援助者にとって大切なことはまずイエスを知ること、そのためには、 まず、彼らに対して色メガネをかけず親しく交 なによりも実体

(f) 癒しの相対化と救いの絶対化を悟らしめる教会

だった」「今後両親が死んだら、自分はどうなるのだろう」「この人生は、早く終わりにしたい。つまらない人生だっ た」と言った 筆者の外来にやってきたある若者は、「どうやって生きていったらよいのかわからない」「これまでの人生は失敗

いる。 また、生きがいを失っていることから自己同一性障害に陥っているともいえよう。そして、親の死に対して不安を たしかにこの青年は働いていないし、学校にも行っていない。身の回りの世話はすべて親に面倒をみてもらって その意味で、 彼は社会機能及び日常生活機能の障害があり、 7 わゆる「社会死」の範疇に属する人である。

希死念慮に囚われていることから考えると、生きながら、心理的には「陰府」の世界にいるといっ

ていいのかもしれない。

失敗だった。未来に希望はない。この人生を早く終わりたい。親亡き後、自分はどうなるのだろう」という言葉が 暗闇の中にあり、光は見えない。したがって生きる意味も見出すことができず苦しんでいる。「これまでの人生は 彼の否定的時間観をよく表している。 ここで筆者が注目することは、彼の時間観と空間観である。彼の時間観をみてみよう。彼の過去と現在と未来は

使って表現するとすれば、彼は「陰府」の世界に埋没していることを示唆していると言えよう。 彼にとって、今、身体的には生きているが、精神的には死んだも同様であること、つまり、その状況を象徴言語を 居場所がないこと、今いる場所が居心地がよくないということは、彼がこの世から疎外されていることを意味する。 生だった」という彼の嘆きは、彼が、現在「住まう」空間がなく、この世にいづらくなっていることを示している。 それでは、彼の空間観はどうか。「どう生きていったらいいのかわからない」「今まで生きていてもつまらない人

このような訴えをする青年たちに、教会人はどう応えていくべきなのだろうか。

ていることを意味する。しかし、ユダヤ・キリスト教においては、個人にせよ、宇宙にせよ、この世において贈与 された時間と空間は限定的なものであり、隠されている真実があり、この世界は相対的なもの、部分的なものであ う時空間だけを射程に入れて自らの生を考えている。このことは、彼が生きている時空間を相対化せず、絶対化し た青年は心を病んでおり、 らが居心地のよい空間を作るべく努力すべきだろう。しかし、それだけで充分というわけではない。冒頭で登場し 彼らは自分が居心地のよくない時空間の中で、生と死について考えている。もちろん教会人は、教会の中に、彼 心の危機の中にある。しかも彼は、生を受け、今存在し、やがて親や自分も死ぬであろ

相対的で限界のあるものであり、彼岸(来世)の救いは、 る(コリントI一三・一二、詩一九・一三、使一七・二三)。また、 絶対的、 永遠的なものである。 この世、すなわち此岸 (現世) における癒 じは

に満たされたものと感じられるだろう。 視野狭窄に陥っている。この世、すなわち此岸を絶対化すれば、病んで生きなければならないこの現世は、 しかし、この青年は、 此岸、すなわち現世の時間と空間を絶対化していて、袋小路に入り込んでしまい、 心理的 不条理

エルを贖う万軍の主は、こう言われる。わたしは初めであり、終わりである」(イザヤ四四・六、 きも労苦もない。 たものである。 神にある時間と空間は、 神にある未来は 最初のものは過ぎ去ったからである」(ヨハネ黙示録二一・四)という希望の中にある。「イスラ 神の本質である永遠の次元において見知られなければならず、 「目の涙をことごとくぬぐい取ってくださる。もはや死はなく、 個や宇宙のそれを超越し もはや悲しみも嘆 黙示録二二・一三、

られている。 る。しかし、教会は、病者に、この苦難に耐えうる信仰と希望と愛を与えるべく語り、祈り、とりなすことを求め いう。心身の病というリアリティを相対化することは、この世に生きる者にとって大きな試練であり、 ことといったすべての意味を含有し、新約の中心概念であり、 (ギリシャ語 apolytrosis)という言葉は、救い出すこと、解放すること、希望を満たすこと、癒して全きものにする このように、 神は宇宙や個の空間を超越した存在でありながら、 常に救済史、 人類を贖うものである。 和解、 復活と有機的に結合していると ちなみにこの贖うこと

(g) 病む空間から生き生かされる時空間へと移ることができるという希望を与える教会

叫び求めるわたしを、あなたは癒してくださいました。主よ、あなたはわたしの魂を陰府

「わたしの神、

主よ、

になるためです」(ペトロI四・六)。さらにエゼキエル書に描かれている「枯れた骨が復活する光景」(三七章)も は、彼らが、人間の見方からすれば、肉において裁かれて死んだようでも、神との関係で、霊において生きるよう 者に命を与え、 から引き上げ、 墓穴に下ることを免れさせ、わたしに命を得させてくださいました」(詩三〇・三~四)。神は 存在しないものを呼び出して存在させる」(ロマ四・一七)、「死んだ者にも福音が告げ知らされたの 死

病や死からの再生を預言しているといえないだろうか。

せている有様であり、神の息の激しい活動を指すという。そして、それは共感的、生成的、動的、 フェソ三・一六~一七)。また神の霊は「水面を動いていた」(創世記一・二)とある。この「動く」というヘブル 語は、「浮かぶ」「振動する」「孵化する」といった意味を持つという。また「動いていた」とは、鳥が羽をばたつか ここで記されている神の霊は、人間に力と勇気を与えるものであり、その神の霊は、人の心の中にも内住する (エ 喚起的な用語で

るべきであろう。また、 に守られた」(申命記三二・一〇)と書かれており、この箇所は心弱く病んでいる者への慰めの言葉として記憶され ぶように」といった比喩を用いて、神の霊の働くさまを、生き生きと描いている。また、この一一節の前の節では、 「主は荒野で彼を見いだし、獣のほえる不毛の地でこれを見つけ、これを囲い、いたわり、御自分のひとみのよう ちなみに申命記三二・一一には、「鷲が巣を揺り動かし、雛の上を飛びかけり、羽を広げて捕らえ、翼に乗せて運 神の霊の授与は、 前述したように、 ちょうど卵を孵化する源である母胎の中で始まるとい

がては病み、死ぬし、心身の癒しも一時的である。他方、終末論的、 この世的此岸的な次元から見れば、健康や癒しの概念は、多義的であり、部分的である。どんなに健康な人もや 超越的次元にたてば、病が信仰を賦活する場

う比喩を使って説明されていることも付記しておきたい。

合は、パウロも言ったように「弱い時に強い」(コリントⅡ一二・一○)ということになる。

間に制限されながらも病気や障害とそれに伴う苦しみは相対化される。 のものであり、 二)。この神を信じ、その神のことばとつながることができれば、神のことばは、永遠的、本来的生そのもの、 神は光であり、 闇の中で輝く光(ヨハネー・三~四)そのものであるから、 神には闇が全くないということです」(ヨハネI一・五、ヤコブー・一七、詩一三九・一一~一 われわれは、 この世的、 此岸的な時空

らば、 統合的に見ることができるようになるのではないだろうか。 気や障害に対しても、 びついている(ヨハネー・三)ことを伝えることが大切である。そして青年たちが、この隠された真理を信じたな 意義を教会人が告げ知らせること、そして、神のことばににもとづく信仰によって歩むことは永遠的本来的生に結 「陰府」の中で希望もなく生きている青年たちに、このようなユダヤ・キリスト教の時間観や空間観に基づく信仰の 彼らの健康観、 働くことも、 病気観、障害者観も変わってきて、それまでマイナスの評価しか与ええられてこなかった病 ある距離をもってみることができ、相対化し、自己の現状を多角的かつ、全体的、 家庭をつくることもできない「社会的死」の状態に陥り、象徴的ないし、 心理的には 包括的

### 十一、結び

キリスト教と諸学との対話ということを頭の中におきながら、青年のメンタルヘルスと教会というテーマで本稿

筆者の能力の限界もあり、 自分の意図するところをどれほど読者に伝えることができたかと思うと、内心忸怩た

たところが伝わりにくかったり誤ったところがあれば、ご教示、ご叱責願いたい。 る思いになる。 もし、本誌に執筆した内容において、神学的にもメンタルヘルスの問題についても、 筆者の意図し

者が教会の近くで診療をしているせいか、教会出席者の三分の二はなんらかの心の悩みを抱えておられる。 京に来て、隠退牧師と共に開拓伝道を始め今年で五年目になるが、現在、 診療と教育と研究に携わってきた。病棟はたいてい六人部屋で、回診すると、平均して二、三人は枕元に聖書がお ただひとつだけ最後に申し述べておいきたいことがある。かつて筆者は二十年間、 日曜日に外出して教会に行ったり、牧師を病室に招くことを希望する患者も数多くいた。その後、 毎日曜日二〇名前後の方々が集まる。 栃木県にある自治医科大学で 東

があると思う。 つけ、さらに心病む人々と神との間の橋渡し役となることを期待されるのではないか。そこに教会の使命のひとつ 彼らをつまずかせないように、心の病に対する知識について学ぶと共に、心病む人々をケアする技術や態度を身に より神に近い存在なのではないかという気もする。そう考えると、教会人は、もっとメンタルヘルスに関心を持ち 心病む人々がこれだけ数多く教会に集まってこられるという現実をみると、彼らのほうが、いわゆる健康な人より て考えると、心病む人々のキリスト教に対する関心度は高いと言わなければならない。しかし、よく考えてみると 日本では、キリスト教の信者数は、まだ国民全体の一パーセントに満たないという。このような数字を頭に入れ

### ≣ì

 $\widehat{1}$ フリーターとは、フリーアルバイターの略称。定まった職業を持たず、生き方もはっきりしない若者を指す。 には学生(高校及び大学在学者)及び主婦を除く一○代~二○歳代の若者を指すが、三○~四○歳代の中高年フリー

- びに総務省試算)と見られている。 安定な収入を得ている。フリーターの数は、二〇〇五年では推計約二〇〇万人、(「平成一八年版労働経済白書」なら ターも増加しつつあるという。彼らは、進学もせず、定職につかず、臨時のアルバイトやパートタイム労働によって不
- (2)ニート(NEET:not in education, employment, or training)は、イギリスの内閣府が作った「Bridging the Gap」という 力もせず、時に享楽的、反社会的行動に走るか、無為な毎日を過ごしている。二〇〇五年時点で一五~三四歳の約六四 ニートの場合は、そうした働く意欲をもともと持っていない。彼らは自己の生き方に自信を持てず、 者を指す。フリーターは、自分で不安定ながら何らかの手段で生計を得ており、失職した場合は求職活動をするが 万人の若年(学卒)無業者がいるという。(「平成一八年版労働経済白書」) 調査報告書に由来する。学校など教育機関を中退するか、卒業しても就職も進学もしていない一五~三四歳の未給の 就労に向けた努
- 3 があると見られている。その生活水準を維持するために、結婚への動機付けも乏しい。 らに家事を任せ、自分の働いて得た収入の大部分を自分のために使う。したがって、一般的には、時間的経済的に余裕 パラサイト人間とは、親を寄主として寄生(パラサイト)する未婚者を指す。彼らは、学校を卒業しても親と同居し、彼 必ずしも安定しておらず、こうした人々の中には、精神的に不安定になる者もいる。 しかし、近年は、若者の雇用も
- (4)メサイヤ・コンプレックスとは、他人があまり援助を求めていないのに、親切の押し売りをすることを言う。 善意の押し付けをする。その背後には、賞賛を期待し、評価されることへの欲求が隠されているとみなされる
- 5 二十世紀後半になって発達したアインシュタインの相対性理論に代表されるような現代の理論物理学や量子力学に であって、限界があることが明らかにされた。ちなみに、こうした理論物理学では、 よって得られた成果によれば、時間と空間とは相互に関連があること、時空間は絶対的なものではなく相対的なもの こうした学問を模索する基本的な概念として使われている。 「場」「波動」「光」「エネルギー」

- (文1)Freud. S (1914). Zur Einführung Narzißmus.(懸田克躬、高橋義孝他訳 5) 人文書院 1969「ナルシシズム入門」フロイト著作集
- (文へ) Federn,P (1929) On the Distinction between Healthy and Pathological Narcissism)
- (文章) Kohut, H(1971). The Analyysis of the Self: A systematic approach to the psychoanalytic treatment of narcissistic
- (文母) Kernberg. O. F. (1975). Boderline Conditions and Pathological Narcissism. Jason Aronson: New York

personality disorders. Int, Univ. Press New York

(火口) American Psychiatric Association, Quick Reference to the Diagnostic Criteria from DSM-IV-TR.

『DSM-IV-TR 精神疾患の分類と診断の手引』(新訂版)(高橋三郎、大野裕、染矢俊幸訳)医学書院、2005

- (文6) 坂元重 「気分障害とパーソナリティ」 東京こころのクリニック 8:77 2007
- 切替辰哉 「性格」『新版精神医学事典』435頁、弘文堂、1993

(文7)

- (文8)Kretschmer, E.(1921) Körperbau und Charakter. Springer:Berlin. 9 Aufl. 1955 (相場均訳『体格と性格』、文光堂
- (☆♡) Schneider. K(1923/50). Die Psychopathischen Persönlichkeiten. 1 Aufl. 9 Aufl Franz, Deuticke : Wien 轍訳『精神病質人格』、みすず書房、1954 (懸田克躬・
- Reicke, B. (八木誠一訳)「あがない」、『旧約・新約聖書大辞典』p33、教文館、 1986
- (文11)Moltmann. J. Der Weg Jesu Christi. 『イエス・キリストの道』(J・モルトマン組織神学論叢3)蓮見和男訳 新教出版社 1992445p

文 12 大野恵正、 「創世記」『新共同訳・旧約聖書・略解』 (監修 木田献一) 所収 25p 日本基督教団出版局

2001